
Hermann Geissler fso

H. John Henry Newman
De nieuwe kerkleraar

Inleiding tot zijn leven en denken

’s-Hertogenbosch



7

Inleiding

‘Het kenmerk van een groot leraar in de Kerk lijkt mij 
te zijn dat hij niet alleen onderwijst door zijn denken en 
spreken, maar met zijn leven, omdat denken en leven el-
kaar doordringen en bepalen. Als dit het geval is, dan is 
Newman een van de grote leraren van de Kerk omdat hij 
zowel ons hart raakt als ons denken verlicht.’1 

Met deze woorden verwoordde kardinaal Joseph 
Ratzinger meer dan 30 jaar geleden hetgeen paus Leo 
XIV officieel heeft verkondigd: de heilige John Henry 
Newman is een kerkleraar.

Tijdens zijn lange leven (1801-1890) werd Newman 
vaak niet goed begrepen. Als anglicaan moest hij veel 
kritiek, spot en achterdocht verdragen omdat hij de 
Church of England in de geest van de kerkvaders wil-
de vernieuwen en zo steeds dichter bij het katholicisme 
kwam. Na zijn bekering liep hij herhaaldelijk aan tegen 
misverstanden en laster en werd hij zelfs enkele jaren 
verdacht van ketterij, omdat hij openlijk nadacht over 
nieuwe vraagstukken, en niet de taal van de klassieke, 
schoolse theologie sprak. Hij geloofde zelf dat hij geen 
theoloog was in de ware zin van het woord, omdat hij 
niet in scholastieke categorieën dacht en zich niet bezig-
hield met de theorieën van andere theologen.2

1	 Joseph Ratzinger, Newman gehört zu den großen Lehrern der 
Kirche, in: Maria Katharina Strolz/Margarete Binder, John 
Henry Newman - Lover of Truth, Rome 1991, 146.

2	 Zie: Newman, Letters and Diaries, vol. XXIV, 212 e.v.



8

Hoewel hij in 1879 door Leo XIII tot kardinaal werd 
gecreëerd en stierf in de roep van heiligheid, trokken 
zijn geschriften aanvankelijk weinig aandacht. In het 
begin van de 20ste eeuw dachten enkele aanhangers 
van het modernisme dat ze konden verwijzen naar zijn 
denken.3 Het was waarschijnlijk daarom dat hij enkele 
decennia lang nauwelijks erkend werd in de katholieke 
theologie. Het zijn pas de grote figuren zoals Romano 
Guardini, Erich Przywara, Edith Stein, Theodor 
Haecker, Henri de Lubac en Yves Congar die Newmans 
genie ontdekten en hielpen zijn inzichten ingang te 
doen vinden in de theologische debatten. Sterker nog: 
door de bemiddeling van belangrijke theologen werd 
Newmans denken ook opgepikt door het leergezag van 
de Kerk. Daarom noemde Ian Ker, de grootste expert 
van de Engelse bekeerling, hem de ‘Vader van het Tweede 
Vaticaans Concilie’.4

De pausen van de afgelopen decennia hebben Newman 
op indrukwekkende wijze geëerd. ‘Op een dag zal 
Newman kerkleraar zijn’, zou Pius XII tegen Jean Guitton 
hebben gezegd.5 Johannes XXIII citeerde Newman al 
in zijn inaugurele encycliek van 29 juni 1959 en wees 
daarbij op zijn belang voor de bevordering van de een-
heid onder de christenen.6 Paulus VI sprak vaak over 
de actualiteit van Newman. In een toespraak op 7 april 
1975 bevestigde hij dat Newman ‘vandaag de dag een 
ster is geworden die steeds helderder straalt voor allen die op 
zoek zijn naar een duidelijke oriëntatie en een zekere richting 

3	 Zie ook: Henri Bremond, Newman. Essai de biographie psycho-
logique, Paris 1906.

4	 Ian Ker, Newman and the Fullness of Christianity, Edinburgh 
1993, 127.

5	 Jean Guitton, Dialoghi con Paolo VI, Milano, 1986, 146.
6	 Johannes XXIII, encycliek Ad Petri Cathedram, 29 juni 1959, 

deel III.



9

in de onzekerheden van de moderne wereld – een wereld die 
hij zelf profetisch heeft voorspeld. Veel van de vragen die hij 
met wijsheid had behandeld, waren het onderwerp van debat 
en studie tijdens het Tweede Vaticaans Concilie. Maar niet 
alleen dat Concilie, ook de huidige tijd kan op een speciale 
manier gezien worden als het uur van Newman.’7

Ook Johannes Paulus II benadrukte bij veel gelegen-
heden zijn affiniteit met de Engelse theoloog. Tijdens 
een bijeenkomst met Newmanvrienden op 27 april 1990 
verklaarde hij: ‘Het mysterie van de Kerk is altijd de grote 
liefde gebleven in het leven van John Henry Newman. (...) 
Newmans geschriften geven een zeer duidelijk beeld van zijn 
onwrikbare liefde voor de Kerk als de voortdurende uitstorting 
van Gods liefde voor de mens in elke fase van de geschiedenis. 
Hij had een waarlijk geestelijke blik die alle zwakheden in het 
menselijke weefsel van de Kerk kon herkennen, maar net zo 
zeker het mysterie kon waarnemen dat achter onze uiterlijke 
blik verborgen ligt.’ 8

Benedictus XVI had het voorrecht om Newman op 
19 september 2010 in Engeland tot de eer der altaren 
te mogen verheffen. Tijdens een gebedswake, alsook 
tijdens de Mis van de zaligverklaring en tijdens de 
kersttoespraak van hetzelfde jaar, legde hij uit waarom 
Newman van buitengewoon belang is voor onze tijd. 
In Hyde Park in Londen, aan de vooravond van de za-
ligverklaring, zei hij: ‘Vandaag de dag dreigt intellectueel 
en moreel relativisme de ware fundamenten van onze samen-
leving te ondermijnen en herinnert Newman ons eraan dat 
wij mensen (...) geschapen zijn om de waarheid te kennen en 

7	 Paulus VI, Toespraak tot de deelnemers van het eerste symposi-
um over kardinaal Newman in Rome, 7 april 1975.

8	 Johannes Paulus II, Toespraak tot de deelnemers van een sym-
posium ter gelegenheid van de 100ste sterfdag van kardinaal John 
Henry Newman, 27 april 1990.



10

in die waarheid onze hoogste vrijheid en de vervulling van 
ons diepste menselijke verlangen te vinden. Kortom, we zijn 
voorbestemd om Christus te kennen, die zelf ‘de Weg, de 
Waarheid en het Leven’ is (Joh 14,6).’9

Paus Franciscus verklaarde Newman op 13 oktober 
2019 heilig. Daarnaast heeft hij in belangrijke brieven en 
toespraken herhaaldelijk zijn sympathie en waardering 
voor de Engelse kardinaal uitgesproken en de actuali-
teit van zijn denken en werken benadrukt.10

Als we kijken naar de invloed van Newman op de theo-
logie, zijn niet-zichtbare aanwezigheid bij het Tweede 
Vaticaans Concilie en de grote waardering die hij ge-
niet van de recente pausen, is het niet verwonderlijk 
dat er ten tijde van zijn heiligverklaring stemmen op-
gingen die hem zagen als een mogelijke kerkleraar.11 
Ook invloedrijke mensen in de Kerk, zoals de Canadese 
kardinaal Marc Ouellet, namen deze suggestie over, 
zonder vooruit te willen lopen op het oordeel van de 
Kerk.12 Deze kardinaal schreef in zijn groet aan de orga-
nisatoren van een internationale Newman-conferentie 

9	 Benedictus XVI, Toespraak bij de gebedswake aan de vooravond 
van de zaligverklaring van kardinaal John Henry Newman, 18 
september 2010.

10	Zie: Franciscus, encycliek over het geloof Lumen Fidei, 29 
juni 2013, 48; apostolische exhortatie over de verkondi-
ging van het evangelie in de wereld van vandaag Evangelii 
Gaudium, 24 november 2013, 86; Catechese tijdens de algemene 
audiëntie, 31 mei 2017; Toespraak tot de nieuwe bisschoppen die 
het afgelopen jaar zijn gewijd, 14 september 2017; Toespraak op 
de audiëntie voor studenten en docenten van de universiteit van 
Macerata, 9 mei 2022.

11	Zie bijvoorbeeld: Philippe Lefebvre/Colin Mason (eds.), 
John Henry Newman. Doctor of the Church, Oxford 2007.

12	Zie: Marc Ouellet, The significance of St. John Henry Newman 
for Catholic Theology. Deze belangrijke toespraak, die op 12 
oktober 2019 in het Vaticaan werd gehouden tijdens een 
symposium op de dag vóór de heiligverklaring, werd gepu-



15

1

Getuige van het geloof: 
Newmans leven en denken

‘Ik heb niets van een heilige over me zoals iedereen weet 
(...) het is triest om te zeggen. Heiligen zijn geen literaire 
mensen, ze houden niet van de classici, ze schrijven geen 
verhalen. Ik ben misschien goed genoeg op mijn manier, 
maar het is niet de ‘hoge norm’. (...) Het is genoeg voor 
mij om de schoenen van de heiligen te poetsen – als Sint-
Filippus in de hemel al schoenpoets gebruikt.’1 

Zo schreef John Henry Newman toen hij hoorde dat ie-
mand hem een heilige had genoemd.

Er is geen twijfel mogelijk: Newman was er zijn hele 
leven van overtuigd dat hij verre van christelijk vol-
maakt was. Maar op 13 oktober 2019 werd hij door 
paus Franciscus opgenomen in de gemeenschap van 
de heiligen. De weg daarheen was moeizaam. Veel an-
glicanen beschouwden hem als een verrader omdat hij 
zich had bekeerd tot de Kerk van Rome. Sommige ka-
tholieken konden hem niet begrijpen omdat hij zijn tijd 
vooruit was en onderwerpen behandelde die pas later 
in hun volle omvang begrepen werden. Zijn geschrif-
ten werden er soms zelfs van verdacht aan te leunen bij 
het modernisme. Maar tegelijkertijd werd Newman al 
tijdens zijn leven bewonderd als een briljant theoloog 
en schrijver, als een begaafd prediker en opvoeder, als 
een onconventionele herder en geestelijke vader voor 

1	 Newman, Briefe, 124.



16

velen, als een moedige getuige van de waarheid, als 
een man met geweten en trouw aan de Kerk. Wie was 
Newman en wat zijn de belangrijkste kenmerken van 
zijn denken?2

De eerste bekering
John Henry Newman werd op 21 februari 1801 in 
Londen geboren en op dezelfde dag in de Church of 
England gedoopt. Hij groeide op in een gezin van de 
middenklasse. Zijn vader John was een bankier en nogal 
liberaal op religieus gebied. Zijn moeder Jemima kwam 
uit een Franse hugenotenfamilie die naar Engeland was 
geëmigreerd. Door haar evangelische geloofsovertui-
ging liet ze haar oudste zoon John Henry en zijn vijf 
broers en zussen Charles, Francis, Harriet, Jemima en 
Mary al op jonge leeftijd kennismaken met de Heilige 
Schrift.

Op 7-jarige leeftijd werd John Henry door zijn vader 
naar een privéschool in Ealing gestuurd. Het werd al 
snel duidelijk dat hij niet alleen leergierig was, maar 
ook talent had: voor muziek, hij leerde viool spelen; 
voor organisatie, hij werd voorzitter van een schoolclub 
en voor journalistiek, hij publiceerde twee schooltijd-

2	 Tot de meest lezenswaardige biografieën behoren: Charles 
Stephen Dessain, John Henry Newman. Anwalt redlichen 
Glaubens, Freiburg 1980; Louis Bouyer, Newman: Sa vie, sa 
spiritualité, Paris 2009; Günter Biemer, Die Wahrheit wird 
stärker sein. Das Leben Kardinal Newmans, Frankfurt am Main 
2009; Ian Ker, John Henry Newman. A Biography, Oxford 
2010; Fortunato Morrone, Con occhi di fede. L’avventura uma-
na e credente di John H. Newman, Assisi 2010; Juan R. Vélez, 
Passion for Truth. The Life of John Henry Newman, Charlotte 
2012; Keith Beaumont, Comprendre John Henry Newman. Vie 
et pensée d’un maître et témoin spirituel, Le Coudray-Macouard 
2015; Ignatius Harrison, Saint John Henry Newman. His Life 
and Works, London 2019.



17

schriften getiteld ‘The Spy’ en ‘The Anti-Spy’. Vanuit 
religieus oogpunt had Newman als tiener echter geen 
stevige basis. Op 14-jarige leeftijd las hij auteurs die kri-
tiek uitten op religie, waardoor hij steeds meer aan God 
ging twijfelen. In zijn dagboek schreef hij over deze tijd: 
‘Ik herinner me (...) de gedachte dat ik deugdzaam zou willen 
zijn, maar niet religieus. Er was iets in het idee van dit laatste 
dat me niet beviel. Ook had ik me niet gerealiseerd wat voor 
zin het zou hebben om God lief te hebben.’3 De grote verlei-
ding voor de jonge Newman was om iemand te worden 
die naar het goede streefde, maar die God, de bron van 
al het goede, verloor.

Te midden van deze innerlijke stormen beleefde hij een 
belangrijke omwenteling in zijn leven, zijn eerste beke-
ring. De familie Newman was onverwacht in financiële 
moeilijkheden geraakt, omdat de bank van zijn vader 
tijdens de Napoleontische oorlogen, failliet was ge-
gaan. John Henry verbleef daarom in de zomervakantie 
van 1816 op het internaat van de school. Gedurende 
die periode werd hij ziek en las hij het boek The Force 
of Truth van Thomas Scott. Dit boek raakte hem in het 
hart. Hij ontdekte een levend geloof in God en erkende 
tegelijkertijd de vergankelijkheid van aardse dingen. 
Dit geloof, zo meldde hij later, ‘gaf me de mogelijkheid om 
afstand te nemen van de dingen die mij omringden en beves-
tigde mijn wantrouwen ten aanzien van de werkelijkheid van 
materiële dingen’. Tegelijkertijd realiseerde hij zich dat 
er twee wezens waren ‘die absoluut en vanzelfsprekend 
zijn: ikzelf en mijn Schepper.’4 Newman realiseerde zich 
existentieel dat God en zijn eigen ziel de allesbepalende 
realiteiten zijn – werkelijker en betekenisvoller dan de 
zichtbare dingen om ons heen. Het besef dat geloof met 

3	 Newman, Selbstbiographie, 220.
4	 Newman, Apologia, 66 e.v.



18

waarheid te maken heeft en niet slechts met gevoel of 
gewoonte, zal Newmans levensweg op beslissende wij-
ze karakteriseren.

Hij nam twee principes uit het boek van Thomas Scott 
over voor zijn leven: ‘Heiligheid liever dan vrede’ en ‘Groei 
is het enige bewijs van leven’.5 Tegelijkertijd kwam hij al 
tot de innerlijke overtuiging dat het ‘Gods wil was onge-
huwd te blijven’.6

In datzelfde jaar, 1816, las Newman een kerkgeschiede-
nis van Joseph Milner. Hij was ‘bepaald enthousiast over 
de lange uittreksels van de heilige Augustinus en de andere 
kerkvaders’; daarin ontdekte hij ‘de religie van de eerste 
christenen’.7 Zijn waardering voor de kerkvaders is ge-
worteld in deze literatuur. Natuurlijk was hij in die tijd 
fel gekant tegen de katholieke Kerk. Hij dacht – zoals 
velen in Engeland in die tijd – dat de paus de antichrist 
was. 

Die eerste bekering deed Newman veranderen van een 
gentleman in een gelovige jonge man die naar heiligheid 
streefde, maar een diepe afkeer koesterde voor de paus 
en de katholieke Kerk.

Verantwoordelijkheidszin voor zielen
Newman was pas 16 jaar oud toen hij zijn universitaire 
studie aan het Trinity College in Oxford begon. Hij wijd-
de zich intensief aan zijn studie en probeerde het licht 
van het geloof, dat hij had ontdekt als het middelpunt 
van zijn leven, te volgen. Na slechts drie jaar studeerde 
hij af en in 1822 werd hij professor aan het beroemde 
Oriel College. In die tijd besloot hij zijn leven volledig 

5	 Ibid., 68.
6	 Ibid., 70.
7	 Ibid., 69.


